
 
Соколова Е.В. 

 

 

132

УДК: 821.112.2 
 
 
 
 
 
 
 
 

Соколова Е.В. 

«РАЗВЕРТЫВАНИЕ» ВРЕМЕНИ  
КАК ТЕКСТОПОРОЖДАЮЩИЙ ПРИНЦИП  
У В.Г. ЗЕБАЛЬДА («ГОЛОВОКРУЖЕНИЯ»)1 

Институт научной информации по общественным наукам, РАН 
Москва, Россия, lizak2000@mail.ru 

 
Аннотация: В статье рассмотрены некоторые функции исторического и 

индивидуального Времени и отдельные аспекты их взаимодействия в художест-
венном тексте немецкого писателя конца ХХ в. В.Г. Зебальда (1944–2001). Пока-
зано, как выбранный писателем момент (промежуток) исторического времени или 
конкретная дата наделяются функцией «семени», из которого произрастают смы-
словые содержания, сплетающиеся, в конечном счете, в ткань литературного 
произведения. На примере «Головокружений» (1990) выявлена общая схема, в 
соответствии с которой происходит «развертывание» Времени в текст. В «Голо-
вокружениях» отмечена также особая роль 1913 г. – смыслового центра, кульми-
нации, пика (и, соответственно, остановки) предшествующего исторического 
процесса, за которым с неизбежностью следует спад, рискующий обернуться 
«апокалипсисом». 

Ключевые слова: немецкая литература ХХ в.; европейская культура; 
большая История и индивидуальность; историческое и индивидуальное время; 
пространство и время; В.Г. Зебальд, «Головокружения» В.Г. Зебальда. 

Поступила: 15.04.2019                             Принята к печати: 20.05.2019 
 
 

                                           
1 © Е.В. Соколова, 2019. 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

133

Sokolova E.V. 
The «unfolding» of Time as a textbuilding principle 

in W.G. Sebald’s prose («Schwindel. Gefühle») 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of 

the Russian Academy of Sciences 
Moscow, Russia, lizak2000@mail.ru 

 
Abstract. The paper considers some functions of historical Time as well as in-

dividual time and their interaction in literary work of a famous German writer 
W.G. Sebald (1944–2001). It shows how time periods or even exact dates chosen by the 
author are made to play roles of “seeds” containing all those meanings which later in-
tertwine, branch out and thus grow into the literary text as a whole. The general scheme 
of such an “unfolding” of Time into Text by Sebald is brought to light through exam-
ples from his “Schwindel. Gefühle” (1990). The specific and central role of the year 
1913 in this text is also clearly demonstrated. 

Keywords: 20 th century; German literature; European culture; te Big History 
and individual stories; historical Time and individual time; spaces and time in literature; 
W.G. Sebald’s «Schwindel. Gefühle». 

Поступила: 15.04.2019                             Принята к печати: 20.05.2019 
 
 
В.Г. Зебальд (1944–2001), выдающийся немецкий писатель 

последнего рубежа веков, создавал свой единый художественный 
текст в последнее десятилетие ХХ в. на стыках европейской исто-
рии, истории культуры и литературоведения. Движимый стремле-
нием вернуть живую интонацию и реальное содержание «культур-
ной памяти» [Ассман, 2014] современного европейца, в своих 
текстах он дает шанс прозвучать не прозвучавшим или не услы-
шанным голосам европейской истории и культуры – в первую оче-
редь голосам «жертв» – в различных, но всегда конкретных боле-
вых точках географического и исторического пространства этого 
континента. 

Винфрид Георг Зебальд родился в конце Второй мировой 
войны в маленьком городке немецкого региона Альгой на юге Ба-
варской Швабии в семье действующего офицера хозяйственной 
службы вермахта. Первые годы он провел у бабушки и дедушки с 
материнской стороны в небольшом местечке Вертах. Поскольку 
отец отсутствовал (до 1947 г. оставался в американском плену), 
сильное влияние на мальчика оказал дед, личностью и образом 
жизни способствовавший развитию во внуке качеств, которые 
впоследствии «сделали» из него историка литературы, а затем и 



 
Соколова Е.В. 

 

 

134

писателя: наблюдательности, сосредоточенности, склонности к 
созерцанию, интереса к людям и малой родине. Воссоединившись 
с родителями, Зебальд так и не сумел установить с ними довери-
тельные отношения. Внутрисемейная отчужденность способство-
вала раннему проявлению желания сначала уехать учиться, а затем – 
и найти место работы в другой стране. 

За университетом немецкого Фрайбурга, где он начал изуче-
ние германистики и англистики, последовал университет швей-
царского Фрибура, а в 1966 г. – Манчестерский университет и, со-
ответственно, переезд в Англию, вскоре ставшую для Зебальда 
новой родиной, тем более что первой своей родине он так и не 
простил Холокост и другие преступления нацизма. 

Отчужденность от семьи и от родины – Германии – прояви-
лась и в сложном отношении писателя к собственному имени. 
Данные ему при крещении «германские» имена Винфрид Георг во 
взрослой жизни он сперва замещает третьим именем – Макс (так 
всю жизнь называли его коллеги, друзья и знакомые), а затем и 
вовсе растворяет, обрезав до первых букв в литературной подписи – 
WG Sebald, которая лишь с течением времени вернула себе при-
вычные очертания фамилии с инициалами: W.G. Sebald [Saturn’s 
Moon, 2011]. 

С 1970 г. и до самой смерти в декабре 2001 г. Макс Зебальд 
преподавал в Университете Восточной Англии (в Норвиче) немец-
кую и европейскую литературы, в 1988 г. возглавил там кафедру 
истории европейской литературы, а вскоре – еще и основанный 
вместе с коллегами Институт перевода. Но как раз на пике благо-
получной академической карьеры в творческом содержании его 
жизни наметился поворот. В 1988 г. он дебютировал как писатель – 
опубликовав сначала длинное стихотворение «После природы»1 
(«Nach der Natur» [Sebald, 1988]), за которым последовал целый 
ряд прозаических художественных текстов, быстро принесших 
ему известность среди интеллектуалов всего мира – сначала анг-
лоязычного, откуда, впрочем, слава его довольно скоро достигла 
первой родины и континентальной Европы в целом. 

                                           
1 Другое возможное прочтение немецкого заглавия «Nach der Natur», не 

менее осмысленное в контексте творчества Зебальда, – «Повторяя природу» (по 
образцу природы). 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

135

В.Г. Зебальд – несомненно, автор единого текста, организо-
ванного особой, чрезвычайно подвижной, авторской перспекти-
вой. Подвижной настолько, что можно говорить о ее «танце», при-
чем о «танце с партнером». Как никто другой в современной 
литературе, писатель умел с полной уместностью и глубоким ува-
жением «пригласить на танец» собеседника, учителя или просто 
«товарища» по пространству европейской культуры (чаще всего – 
умершего). И предоставить приглашенному возможность «соло» 
(характерного именно для него интонационно-пластического вы-
сказывания, временами воображаемого, но всегда наделенного 
подлинным смыслом) на просторах своего собственного текста с 
привлечением органичных для него выразительных средств. 

Среди огромного количества таких «партнеров» по «куль-
турно-историческому танцу» у Зебальда были особенно «люби-
мые». Если ограничиться представителями лишь немецкоязычной 
литературы, то среди них явно преобладали австрийцы – товарищи 
по немецкому языку и одновременно по трагическому ощущению 
неотвратимо грядущей гибели мира, к тому же несколько отодви-
нутые большой Историей от преступлений нацизма. Франц Гриль-
парцер, Гуго фон Гофмансталь, Адальберт Штифтер, Йозеф Рот, 
Роберт Музиль, Томас Бернхард и др. [Sebald, 1995 a], но в первую 
очередь – это, конечно, Франц Кафка, с которым у Зебальда скла-
дываются совершенно особые отношения [Schmucker, 2011, 70–
147; Hessing, Lenzen, 2015, 80–90]. Именно Кафке предлагает и 
уступает он главную партию в первом своем прозаическом худо-
жественном тексте – «Головокружения» [Sebald, 1990; Зебальд, 
2019], – поместив самого австрийского писателя (Доктор К.) и 
персонаж его дневников – охотника Ханса Шлага1 [Franz Kafka: 
Schriften.., 1993, S. 273] в гравитационный центр своего текста, 
состоящего, на первый взгляд, из четырех не связанных между со-
бой новелл. 

Исследователь из Иерусалима Й. Хессинг в первой части 
книги, написанной совместно с В. Ленцен [Hessing, Lenzen, 2015], 
показывает, каким образом Зебальд «приглашает» Кафку в свой 
художественный текст, внутри которого «разворачивает» его голос 
в отдельное, органически присущее тексту измерение. Все смелее 

                                           
1 Прототип главного персонажа рассказа «Охотник Гракх» [Кафка, 2004, 

с. 676–680]. 



 
Соколова Е.В. 

 

 

136

отступая от «литературоведческой перспективы» («исследователь 
В.Г. Зебальд пишет о писателе Кафке»), он позволяет собственно-
му тексту «создаваться» от имени Кафки, как бы изнутри «твор-
ческой лаборатории» последнего: переняв взгляд на мир, продол-
жая и развивая присущие тому темы и интонации, оставив далеко 
позади «невидимую границу» между «чужим» и «своим» [Hessing, 
Lenzen, 2015, S. 88]. В результате столь глубокого «освоения» 
(«присвоения») творческих паттернов партнера-предшественника, 
выступающего иногда в роли, похожей на «родительскую», есте-
ственным образом «наследуются» многие сущностные ориентиры 
художественного мира «родителя». Среди «унаследованных» от 
Кафки особенностей исследователи отмечают, в частности, «про-
странственность» смерти у В.Г. Зебальда [Schmucker, 2011, S. 71–78]. 

По Кафке, согласно его записи из «Тетради ин-октаво» за 
литерой G, сделанной в конце 1917 или начале 1918 г., «Смерть 
для нас – что-то вроде “Битвы Александра”1 на дальней стене 
классной комнаты. И мы своими делами вольны замаскировать ее 
или стереть» [Franz Kafka: Schriften.., 1992, S. 76]. Смерть раскры-
вается у Кафки в «терапевтическое измерение» [Alt, 2005, S. 514]. 
И у Зебальда, «развернувшего» внутри собственного текста 
«Франца Кафку», смерть также обретает пространственные черты – 
как бы «материализуясь» вокруг конкретных мест, точек геогра-
фического пространства Европы, неким «призрачным планом». 

«Надо сказать, что не библейские образы разрушения свя-
зываются в моем воспоминании с кальвинистской эсхатологией, а 
совсем другое, то, что я увидел собственными глазами, когда мы с 
Элиасом ездили по округе…» [Зебальд, 2015, с. 63], – вспоминает 
Аустерлиц, протагонист одноименного текста писателя. «Я до сих 
пор помню, сказал Аустерлиц, как однажды мы ехали по ущелью 
Танат, карабкались наверх, справа и слева почти голые склоны, 
кое-где лишь корявые деревья, папоротник и пожухшая, цвета 
ржавчины, трава, а на последнем участке дороги, перед самым 
перевалом, пошли одни сплошные серые камни и ползучий туман, 
так что мне со страху почудилось, будто мы приближаемся к 

                                           
1 «Alexanderschlacht» («Битва Александра», 1480–1538) – картина немец-

кого художника Альбрехта Альтдорфера (1528–1529), другое название – «Битва 
при Иссе», изображает сражение македонской армии Александра Великого и 
персидского войска царя Дария.  



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

137

самому краю света» [Зебальд, 2015, с. 63–64]. Ничего удивитель-
ного, что в таких параллельных пространствах рассказчикам Зе-
бальда нередко встречаются мертвые: «На первый взгляд, по сло-
вам Эвана, они выглядят как совершенно обычные люди, и только 
если присмотреться, можно заметить, что лица у них немного 
стертые или по краям размытые. При этом они чуточку ниже, 
чем были когда-то, ведь в процессе умирания, говорил Эван, чело-
век укорачивается, точно так же, как садится льняная ткань, 
когда ее в первый раз стирают. В основном мертвые ходят в оди-
ночку, но бывает, что иногда они перемещаются целыми неболь-
шими эскадронами…» [там же, с. 69]. 

Конечно, подобное «наследование» немыслимо без собст-
венной «острой чувствительности к “знакам смерти”» [Hessing, 
Lenzen, 2015, S. 89], которую с юности обнаруживает сам Зебальд. 
По какой-то природной склонности он замечает в первую очередь 
именно знаки подобного рода, когда всматривается в реальный 
или литературный ландшафт (к примеру, тот, что окружает каф-
ковский «Замок» [Sebald,1972; Sebald, 1985]) и видит в нем «ланд-
шафт смерти», связываемый им с возможностью Спасения и моти-
вом иудейского мессианства, скрытым измерением прозы Кафки 
[Schmucker, 2011, S. 74]. Это содержание становится главным в 
эссе «Закон позора – власть, мессианство и изгнание в “Замке” 
Кафки», существующем в английской и немецкой авторских ре-
дакциях [Sebald, 1976, p. 42–59; Sebald, 1995, S. 87–103]. 

Судьба евреев в гибнущей Австро-Венгерской империи и 
вправду очень занимала Кафку в период работы над «Замком» 
(1922), однако по его прозе это едва ли заметно [Schmucker, 2011, 
S. 74]. Зебальд вскрывает названный уровень романа в своем эссе 
[Sebald, 1976; Sebald, 1995 b] – втором из пяти его текстов о твор-
честве Кафки, продолжающем исследование структуры мотивов в 
романе «Замок» [Sebald, 1972; Sebald 1985, S. 78–92]. Оно проли-
вает свет и на некоторые представления Зебальда о еврействе. Так, 
в землемере К. он видит мессианский персонаж, добровольно при-
нимающий свою «приговоренность к гибели» [Hessing, Lenzen, 
2015, S. 89]. Впоследствии это наблюдение Зебальда было под-
держано и другими исследователями Кафки (напр., [Krings, 2016]). 

«Пространственность» смерти в художественном мире Зе-
бальда совершенно закономерна. «Пространство» и «время» – во-



 
Соколова Е.В. 

 

 

138

обще опорные конструкции его текста и переплетены друг с дру-
гом настолько тесно, что то и дело перетекают одна в другую. 

«Лазеек» – коридоров перетекания – несколько. Одна из них – 
«смерть». Причем не только в частном, конкретном, но и в самом 
широком смысле: как гибель цивилизации, крушение мира, апока-
липсис, конец времен. О пространстве «конца времен» у 
В.Г. Зебальда пишут многие исследователи: помимо названного 
выше Петера Шмуккера [Schmucker, 2011], это Верена Ленцен 
[Hessing, Lenzen, 2015, S. 132–264], Елена Агацци [Agazzi, 2007], 
отчасти Сюзанна Шедель [Schedel, 2004]. Все они сходятся в том, 
что его пространство «смерти», «конца времен» заполнено голо-
сами жертв и разворачивается ими – их свидетельствами о пере-
житой безмолвно боли, о «невысказанном» вообще, оставшемся за 
бортом Истории. 

Другую «лазейку» открывают воспоминания. По Зебальду, 
они имеют смешанную, пространственно-временную, природу. 
Воспоминания – их сущность, способы бытия и взаимодействия с 
человеком, как на сознательном, так и на бессознательном уров-
нях, – одна из сквозных тем его творчества. 

В «Головокружениях» он, в частности, утверждает особую, 
«внешнюю», природу воспоминаний, которые «приходят» из 
«другого», внешнего по отношению к субъекту, пространства и 
оказывают непосредственное воздействие на восприятие им про-
исходящего в реальности настоящего, включая и ход времени: 
«…и почти всю дорогу мне пришлось стоять, лишь ненадолго 
устраиваясь в крайне неудобных позах среди рюкзаков и чемода-
нов; в результате вместо того, чтобы погрузиться в сон, я погру-
зился в воспоминания. Вернее, воспоминания всплывали (по край-
ней мере, так мне казалось) в некоем внешнем по отношению ко 
мне пространстве и, достигнув определенного уровня, излива-
лись непосредственно в меня, как вода через затвор плотины.  
И за этими воспоминаниями время промчалось для меня быст-
рее, чем я вообще мог предположить…» [Зебальд, 2019, c. 78]. 

Но связь воспоминаний со временем (даже их власть над 
ним) не противоречит несомненной пространственности их приро-
ды, полагает Зебальд. В первой же новелле «Головокружений», 
которая называется «Бейль, или Диковинный факт любви», он го-
ворит через своего «партнера по первому танцу» – Анри Бейля 
(французского писателя Стендаля) – о «месте в памяти», выделяе-



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

139

мом под воспоминания: «Потому и не следует, советует Бейль, 
приобретать гравюры с хорошими видами на встреченное в пути. 
Ибо вскоре гравюра целиком завладеет тем местом в памяти, 
которое отведено для собственного нашего воспоминания об 
этом, и, можно сказать, разрушит его» [Зебальд, 2019, c. 11]. 
Под каждое воспоминание, полагает он, изначально выделено кон-
кретное «место в памяти» – что бы это ни значило, – настолько 
реальное, что оно может быть занято чем-то другим. Тем самым 
дается образная иллюстрация психическому механизму «вытесне-
ния», о котором так много писал З. Фрейд. 

Вообще, время (как историческое, так и индивидуальное) в 
тексте Зебальда имеет тенденцию разворачиваться в многослой-
ные пространственные структуры [Schmucker, 2011, S. 201–249]. 
Потенциально возможность такого «развертывания» писатель 
предполагает в любой точке историко-культурного пространства, 
однако осуществиться она может только через субъекта. Необхо-
дим тот, кто, стоя в выбранной точке, воспринимает окружающее 
(и/или предается воспоминаниям) по всем временны́м слоям – по-
добно тому, как это делает Анри Бейль в первой новелле «Голово-
кружений», приехав на поле битвы при Маренго 28 сентября 
1801 г. [Зебальд, 2019, c. 19–21]: «Позднее, мысленно возвращаясь 
к этому сентябрьскому дню на поле битвы при Маренго, Бейль не 
раз испытывал чувство, будто в тот день провидел события бу-
дущего – все грядущие сражения и катастрофы, вплоть до паде-
ния и ссылки Наполеона, – и будто в тот миг ему стало ясно, что 
в армейской службе счастья ему не найти» [там же, c. 19–21].  
Как если бы «развертка во времени», «запись» всего когда-либо 
происходившего в данной точке в прошлом, как и того, что еще 
только может произойти, в каждый момент оставалась доступна 
оказавшемуся в ней наблюдателю. И, чтобы попасть в «прошлое» 
(особое параллельное пространство), достаточно было бы просто 
приехать в конкретное место и прислушаться к заполняющим 
«параллельное пространство» голосам: словно вокруг реального 
географического места действительно существует связанное с 
ним призрачное «пространство смерти», заполненное голосами 
Истории. 

Разворачивание исторического времени (с наложением на 
индивидуальное время рассказчика) представляется нам одним из 
главных принципов создания художественного текста в «Голово-



 
Соколова Е.В. 

 

 

140

кружениях» В.Г. Зебальда. В более поздних его художественных 
текстах («Кольца Сатурна» (1995) [Зебальд, 2016; Sebald, 2015], 
«Аустерлиц» (2001) [Зебальд, 2015; Sebald, 2001]) названный 
принцип по-прежнему действует и сохраняет значимость, но по-
скольку реализуется он там заметно свободнее и не столь нагляд-
но, мы рассмотрим его действие именно на примерах из «Голово-
кружений». 

Особая роль времени в «Головокружениях» бросается читате-
лю в глаза сразу. Каждая из четырех составляющих книгу новелл 
начинается с обозначения времени – более или менее точного. 

«В середине мая 1800 года Наполеон с 36 тысячами войска 
перешел через Большой Сен-Бернар, совершив предприятие, до 
той поры считавшееся совершенно немыслимым…», – начинается 
первая новелла, «Бейль, или Диковинный факт любви» [Зебальд, 
2019, с. 7]. «Тогда, в октябре 1980 года, я выехал из Англии…», – 
переводит регистр времени с исторического на индивидуальное 
вторая новелла, «All’estero» («За границей») [там же, с. 33].  
Объективность и история возвращаются с началом третьей новел-
лы, «Доктор К. едет в Риву, на воды»: «В субботу, 6-го сентября 
1913 года…», – вместе с голосом любимого «партнера», Франца 
Кафки [там же, с. 129]. И наконец, «В ноябре 1987 года…» [там 
же, с. 152], – вступает «своим» голосом я-рассказчик последней, 
«индивидуально-исторической», новеллы «Головокружений» –  
«Il ritorno in patria» («Возвращение на родину»), вписывающей его 
жизненную историю в большую Историю и согласующей его Вре-
мя с историческим. С более или менее точной даты начинаются 
также и остальные структурные единицы текста – эпизоды внутри 
новелл. 

То же самое в целом верно для книги «Кольца Сатурна: Анг-
лийское паломничество» (1995) [Sebald, 2015; Зебальд, 2016], са-
мим заглавием апеллирующей к Богу времени – Кроносу (Сатур-
ну). «Английское паломничество» разделено на 10 частей, каждая 
состоит из перечисленных в содержании «тематических фрагментов» 
(по образцу средневековых рыцарских романов). С указания истори-
ческого времени начинаются первые две части книги: «В августе 
1992 года…» [Зебальд, 2016, с. 9], «В пасмурный августовский 
день 1992 года» [там же, с. 35]. Еще несколько стартуют с обозна-
чения относительного (индивидуального) времени («Вечером вто-
рого дня после моего прибытия в Саутоуолд…» [там же, с. 108], 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

141

«На следующий день…» [Зебальд, 2016, с. 201]), сезона, времени 
суток («В полдень…» [там же, с. 176], «После ужина…» [там же, 
с. 80]). Остальные начинаются с фиксации места – географическо-
го расположения воспринимающего субъекта или направления его 
внимания (называется, например, «место» в листаемой им книге). 
Дат в «Кольцах Сатурна» в целом несколько меньше, чем в «Голо-
вокружениях», что объясняется единством «рамочной перспекти-
вы» (восприятие я-рассказчика) и небольшой – всего несколько 
недель – продолжительностью «рамочного паломничества». В це-
лом же текстопорождающая роль Времени в этом тексте не менее 
важна и заслуживает специального рассмотрения. 

«Аустерлиц» [Sebald, 2001; Зебальд, 2015], последнее произ-
ведение писателя, представляет собой единый текст, не разделен-
ный на части, главы, новеллы или фрагменты. Он тоже начинается 
с обозначения времени – исторического и одновременно личного, 
указанного подчеркнуто приблизительно: «Во второй половине 
шестидесятых годов я, отчасти из познавательных целей, отчасти 
из иных, порою не вполне ясно осознаваемых мною соображений, 
неоднократно ездил из Англии в Бельгию, иногда всего лишь на 
день-два, иногда же на несколько недель» [Зебальд, 2015, с. 5]. 
При этом сам процесс «материализации» Времени, его текстопо-
рождающее развертывание в «Аустерлице» осуществляется в це-
лом так же, как в «Головокружениях» (разве только усиливается 
роль «воображаемого времени» [Polster, 2008]) – в соответствии со 
«схемой», которую мы проследим на примере начала третьей но-
веллы «Головокружений» «Доктор К. едет в Риву, на воды». 

«В субботу, 6 сентября 1913 года, вице-секретарь Праж-
ского общества страхования рабочих от несчастных случаев 
доктор К. едет в Вену, чтобы принять участие в конгрессе по 
гигиене и неотложной помощи» [Зебальд, 2019, с. 129]. 

Итак, в начале – число. Дата (данность) – точная либо лишь 
приблизительная, иногда «урезанная» до месяца, времени года, 
года и даже десятилетия. Сразу за ней, в продолжение первой же 
фразы разворачиваемого эпизода, называется воспринимающий 
субъект и его положение в географическом пространстве с указа-
нием направления перемещения (если необходимо). Может быть 
названа цель движения – как место на географической карте и / 
или событие, в котором субъект собирается участвовать. 



 
Соколова Е.В. 

 

 

142

Далее обязательно показано настроение субъекта, часто с 
указанием причины (и / или повода): иными словами, задается 
«эмоциональная перспектива» как важная характеристика позиции 
субъекта (интерпретирующей инстанции), определяющая окраску 
повествования: «Вся дальнейшая судьба раненого существенно 
зависит от качества помощи на поле боя, читает он в газете, 
купленной в Гмюнде, но ведь и при бытовых несчастных случаях 
влияние первой помощи на последующий прогноз весьма велико. 
Фраза вселяет в доктора К. неизъяснимую тревогу, как и сам по 
себе предстоящий конгресс, плотно, будто бинтами, обмотан-
ный общественными мероприятиями» [Зебальд, 2019, с. 129]. 

Направлению перемещения субъекта в пространстве может 
быть поставлено в соответствие направление изменений в на-
строении (здесь – нарастание тревоги, мрачности, пессимизма): 
«За окном уже станция Хайлигенштадт. Пустая, зловещая, с 
порожними составами. Осталось лишь несколько остановок» 
[там же, с. 129]. Первый этап «развертывания» (здесь совпадает с 
первым абзацем текста) завершается констатацией заданности 
всего, названного выше, – этого уже не изменить! «Доктору К. 
совершенно ясно, что нужно было на коленях умолять директо-
ра не брать его с собой. Но теперь-то, конечно, поздно» [там 
же, с. 129]. 

Итак, дано: 6 сентября 1913 г., Вена, доктор К., «неизъясни-
мая тревога» со склонностью к нарастанию, конгресс по гигиене и 
неотложной помощи, многолюдная суета вокруг. За признанием 
невозможности ничего из этого изменить начинается II этап – кон-
струирование проживания субъектом заданной ситуации (через 
конкретизацию). 

Следует постепенная детализация: пространства, в котором 
предстоит пребывать и действовать субъекту; его переживаний; 
событий, в которых придется участвовать. «В Вене доктор К. раз-
местился в отеле «Матчакерское подворье», из почтения к Гриль-
парцеру1, который всегда там обедал» [там же, с. 129]. «Бóльшую 
                                           

1 Франц Грильпарцер (1791–1872) – австрийский писатель, поэт, драма-
тург родом из Вены. Много путешествовал, автор автобиографических путевых 
заметок. Далее на нескольких страницах В.Г. Зебальд «интегрирует» в свой текст 
точные и приблизительные цитаты из его «Дневников путешествия по Италии» 
(1819) [Grillparzer, 1960, Bd. 2, S. 202–203], выступающих для него здесь источ-
ником дополнительных деталей. 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

143

часть времени доктор К. чувствует себя отвратительно. Он 
крайне подавлен, и у него что-то со зрением» [Зебальд, 2019, 
с. 130]. «И хотя он говорит “нет” почти всякий раз, когда его 
куда-нибудь приглашают, тем не менее, ему кажется, он все вре-
мя окружен просто чудовищным количеством людей» [там же, 
с. 130]. 

Указание «что-то со зрением» подчеркивает «искажение 
перспективы», связанное с эмоциональным состоянием восприни-
мающего субъекта. Добавляя детали, Зебальд руководствуется из-
вестными ему фактами о партнере-сорассказчике, документами (в 
данном случае это дневники и письма Франца Кафки [Franz Kafka: 
Schriften.., 1992, 1993; Кафка, 1998], автобиографические путевые 
заметки Франца Грильпарцера [Grillparzer, 1960]) или же фантази-
рует, ориентируясь на свой излюбленный «метод совпадений» или 
«созвучий»1. 

Далее к намеченному в общих чертах «реальному плану» 
мало-помалу начинает присоединяться «план призрачный», фор-
мируя «параллельное пространство»: «Он (Доктор К. – ЕС) сидит 
за столом, будто привидение, жестоко страдая от агорафобии, 
и каждый скользнувший по нему взгляд пронзает его насквозь» 
[Зебальд, 2019, с. 130]. Заданные свойства «воспринимающей пер-
спективы» не противоречат и даже способствуют параллельному 
развертыванию «призрачного плана» (что и вообще типично для 
текста Зебальда). Писатель приступает к детализации также и это-
го – воображаемого – измерения: «Рядом с ним, некоторым обра-
зом почти вплотную, Франц Грильпарцер, уже невероятно ста-
рый. Злобно кривляется, а один раз даже кладет руку ему на 
колено» [там же, с. 130]. Воображаемые детали (зд.: «кладет руку 
ему на колено») часто играют у Зебальда роль связующих нитей – 
повторяющихся образов, всплывающих в разных местах текста, на 
которых текстуально держатся важные для него «созвучия». 

Контекстом обрастает выбранный момент времени: у него 
появляется «субъективное» прошлое: «По ночам у доктора К. 

                                           
1 О «поэтике совпадений» у Зебальда см. напр., [Polster, 2008], отчасти 

[Steinaecker, 2007]. «Метод созвучий» несомненно заслуживает отдельного ис-
следования. Здесь мы укажем только, что Франц Грильпарцер «возник» в рас-
сматриваемом эпизоде и остался в нем, постепенно наращивая свое «присутст-
вие», в соответствии именно с этим методом. 



 
Соколова Е.В. 

 

 

144

припадки. Берлинская история1 не отпускает его» [Зебальд, 2019, 
с. 130]. Нематериальное прошлое вновь через воспоминания ока-
зывает реальное, физическое давление на субъекта, буквально тол-
кая его «эмоциональную перспективу» вниз – «под землю», – вы-
давливая из жизни: «Он без конца ворочается в постели, кладет 
на лоб холодный компресс, подолгу стоит у окна, смотрит вниз на 
улицу и желает лишь одного – лежать несколькими ярусами ни-
же, глубоко под землей» [там же, с. 130]. «Давление», с которым 
упорно борется доктор К., обретает конкретный образ, взятый пи-
сателем из дневника Кафки, далее неявно цитируемого: «Совер-
шенно невозможно, запишет он на другой день, вести единст-
венно возможную жизнь – жить вместе с женщиной, но так, 
чтобы каждый был свободен, каждый сам за себя, не состоять в 
браке ни для видимости, ни по сути, просто быть вместе; совер-
шенно невозможно сделать этот единственно возможный шаг за 
пределы мужской дружбы, ведь там, стоит лишь пересечь уста-
новленную границу, уже занесена нога, которая растопчет его»2 
[там же, с. 130]. 

Выделенная схема с незначительными вариациями реализу-
ется в большинстве случаев обращения писателя к дате. Сначала 
выбранная дата обретает «лицо» (я-рассказчик или его «партнер»), 
затем место в пространстве, цель и / или направление движения и 
наконец – «эмоциональную перспективу» восприятия (настроение 
субъекта). Эти параметры почти никогда не меняются в процессе 
последующего «развертывания» эпизода. 

Далее воспринимающий субъект помещается в контекст со-
бытий, о которых Зебальду может быть известно по документам – 
из писем, дневников, художественных текстов, биографий «парт-
нера». Источником описываемых событий могут быть как его соб-
ственные воспоминания (если субъект эпизода – я-рассказчик), так 

                                           
1 Упомянутая «берлинская история» – это история очень трудных отноше-

ний Франца Кафки с Фелицией Бауэр из Берлина, которые начались в августе 
1912 г., дважды доходили до помолвки, которая оба раза – фактически по ини-
циативе Кафки – разрывалась. 

2 Ср.: «Невозможно вести единственно возможный образ жизни, а именно 
жить вместе, каждый свободен, каждый сам по себе, не быть женатым ни по ви-
димости, ни по-настоящему, быть только вместе и тем самым переступить через 
мужскую дружбу, у самой предопределенной мне границы, где нога их уже гото-
вилась к последнему возможному шагу» [Кафка, 1998, с. 401]. 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

145

и воображение: например, по его ощущениям, подобное в принци-
пе могло произойти с ним самим или выбранным «партнером». 

Субъект окружается людьми. Это опять-таки могут быть ре-
альные люди – исторические личности, реальные знакомцы, род-
ственники, коллеги я-рассказчика или выбранного «партнера», – 
или (редко!) придуманные персонажи. 

Развертывание эпизода продолжается, расширяясь, будто бы 
по спирали: намечаются все новые линии событий, встреч, отно-
шений; постепенно контуры заполняются деталями, уточняющими 
или новыми, взятыми из документальных источников, воспомина-
ний рассказчика (если повествование вернулось в его перспективу) 
или пришедшими ему на ум (привлекшими внимание во внешнем 
мире) – «по созвучию». 

Чаще всего над происходящим разворачивается дополни-
тельный – «нереальный» – план. Он содержит ощущения, смутные 
воспоминания, субъективные интерпретации событий, произведе-
ний искусства. Иногда «нереальных планов» несколько. В таких 
случаях переплетаются разные голоса – «партнеров», реальных 
или воображаемых людей, связанных с местом или «созвучных» 
происходящему. Порой – через архитектуру – голос получает само 
культурно-историческое пространство. 

Рассказываемый эпизод, ситуация, постепенно доводится до 
кульминации, разрешается тем или иным образом (иногда только 
на «призрачном плане») и сходит на нет; начинает разворачивать-
ся новая ситуация – «по созвучию» или «с даты». Некоторые ли-
нии развития прерываются, ненадолго уступая место другим, что-
бы потом – опять-таки, по созвучию, совпадению или «по дате» 
(совпадению во времени) – вновь вернуться (часто в неожиданном 
ракурсе) и продолжить прерванное развитие. 

Помимо описанной выше «текстопорождающей функции» 
даты внимательный читатель обнаружит в многослойном повест-
вовании Зебальда и другие уровни, структурно связанные со вре-
менем, индивидуальным и/или историческим. 

Так, скрытому главному герою «Головокружений» (Франц 
Кафка, он же Доктор К.) соответствует скрытый, но несомненный, 
временно́й центр – 1913 год. Вместе они – доктор К. и «его» год – 
стягивают, подобно «магниту», этот состоящий из четырех пона-
чалу кажущихся совершенно самостоятельными новелл текст в 



 
Соколова Е.В. 

 

 

146

единое целое, исподволь, постепенно проявляющее картину неот-
вратимо грядущего конца Истории – огненного апокалипсиса. 

«1913-й – особенный год. Время тогда совершало поворот, 
и, как змея по траве, по бикфордову шнуру бежала искра. Чувства 
повсюду доходили до кипения. Народ пробовал себя в новой роли.  
К священному и праведному гневу нации взывали отовсюду» [Зе-
бальд, 2019, с. 114]. Далее о том же, 1913, годе устами другого 
«приглашенного» партнера-рассказчика сообщается: «Странно, 
заключил Сальваторе, как в тот год все вообще словно стягива-
лось в одну точку, где любой ценой нечто должно было про-
изойти» [там же, с. 120]. 

1913 г. как «знак» определенно сигнализирует об остановке 
времени – на пике, на взлете, – но остановке, за которой неминуе-
мо последует крушение. Это слышно и в монологе Сальваторе о 
постановке «Аиды» в Арена-ди-Верона («А известно ли вам, про-
должал Сальваторе, что декорации и костюмы к “Аиде” в по-
становке, которая идет в Арене сегодня, в точности воспроиз-
водят изготовленные в 1913 году по эскизам Этторе Фаджуоли 
и Аугусто Марьетте к открытию оперного фестиваля? Можно 
вообразить, что время стояло на месте, хотя история ныне 
движется к своему концу. Иногда мне и вправду кажется, будто 
человечество так и осталось сидеть в Оперном театре Каира 
на празднике безудержного прогресса» [там же, с. 125]), и в кон-
статации я-рассказчиком изменений, обнаруженных в родном мес-
течке В. после полувекового отсутствия («Небольшой дом лесниче-
го, с гонтовой крышей, парой оленьих рогов и годом постройки 
“1913” над входом, вместе с прилегающим к нему фруктовым 
садом превратился теперь в кемпинг; пожарного депо с краси-
вой башней, внутри которой в молчаливом ожидании будущей 
катастрофы висели пожарные рукава, больше не существова-
ло» [там же, с. 164]), и в его обращении к «Дневникам» Сэмю-
эля Пипса (1633–1703) – книге, со страниц которой в его текст 
ворвется беспощадный, сметающий все на своем пути огненный 
апокалипсис («Я раскрыл напечатанную на тонкой бумаге кни-
гу – издание «Библиотеки для всех» 1913 года, – дневники Сэ-
мюэля Пипса, которые я приобрел несколько часов назад» [там 
же, с. 230]). 

На последних двух страницах «Головокружений» реконст-
руируется Великий лондонский пожар 1666 г. (по описанию из 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

147

Дневников Сэмюэля Пипса). Вырванный из истории, он будто пе-
реносится Зебальдом в одно из «призрачных пространств», свя-
занных с 1913 г. Описание не воспроизводится в точности: детали 
подвергаются «сдвигу» в соответствии с выбранной эмоциональ-
ной перспективой. Краски сгущаются, превращая пожар в Апока-
липсис: единичные голуби трансформируются в «сотни мертвых 
голубей», чадящие вечнозеленые растения – в «факелы», разоре-
ние могилы епископа Брейбрука, исторически связанное с другим, 
менее значительным, пожаром, втискивается в ту же роковую точ-
ку временной оси (1666 г.!). Однако в целом эмоциональное согла-
сие со страницами Пипса об этом лондонском пожаре сохраняется. 

Завершает апокалиптическую картину у Зебальда – и одно-
временно всю книгу «Головокружения» – число 2013, стилизован-
ное под номер страницы: 

– 2013 – 
В Дневниках Пипса страниц и вправду много – в разных из-

даниях по-разному, но от полутора до двух тысяч. Так что перед 
нами, похоже, снова «знак» апокалипсиса, к которому человечест-
во в период создания «Головокружений» (конец 1980-х годов) 
двигалось, кажется, особенно уверенно. И с такой скоростью, что 
«цель» вполне могла быть достигнута как раз к 2013 г. 

Таким образом, «Головокружения» В.Г. Зебальда, на первый 
взгляд представляющие собой сборник новелл, составляют, несо-
мненно, единый текст – панораму полиперспективного «разверты-
вания» двухсотлетнего промежутка оси человеческой Истории: с 
самого начала XIX в. («В середине мая 1800 года…» [Зебальд, 
2019, с. 7]) до второго десятилетия XXI в., когда эта самая История 
могла обрести 

– 2013 – 
Конец1 

 
 

Список литературы 
 

Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая поли-
тика / Пер. с нем. Б. Хлебникова. – М.: Новое литературное обозрение, 2014. – 
328 с. 

                                           
1 [Зебальд, 2019, с. 232]. 



 
Соколова Е.В. 

 

 

148

Зебальд В.Г. Аустерлиц / Пер. с нем. М. Кореневой. – М.: Новое издательство, 
2015. – 362 с. 

Зебальд В.Г. Головокружения / Пер. с нем. Е. Соколовой. – М.: Новое издательст-
во, 2019. – 234 с. 

Зебальд В.Г. Кольца Сатурна / Пер. с нем. Э. Венгеровой. – М.: Новое издательст-
во, 2016. – 312 с. 

Кафка Ф. Дневники / Пер. с нем. Е. Кацевой. – М.: Аграф, 1998. – 448 с. 
Кафка Ф. Охотник Гракх / Пер. с нем. С.К. Апта // Кафка Ф. Процесс. Замок: 
Романы. Новеллы и притчи. Афоризмы. Письмо отцу. Завещание. – М.: НФ 
«Пушкинская библиотека», 2004. – 878 с. – C. 676–680. 

Agazzi E. La grammatica del silenzio di W.G. Sebald. – Rome: Artemide, 2007. – 
240 p. 

Alt P.-A. Franz Kafka. Der ewige Sohn. Eine Biographie. – München: Beck, 2005. – 
750 S. 

Grillparzer F. Sämtliche Werke: Ausgewählte Briefe, Gespräche, Berichte / Hrsg. von 
Frank P., Pörnbacher K. – München: Salzwasser, 1960–1965. – Bd. 1–4. 

Franz Kafka: Schriften, Tagebücher, Briefe: Kritische Ausgabe. Nachgelassene 
Schriften und Fragmente I / Hrsg. von Pasley M. – Frankfurt a. M.: Fischer, 1993. – 
782 S. 

Franz Kafka: Schriften. Tagebücher. Kritische Ausgabe. Nachgelassene Schriften und 
Fragmente II / Hrsg. v. Schillemeit J. – Frankfurt a.M., 1992. – 695 S. 

Hessing J., Lenzen V. Sebalds Blick. – Göttingen: Wallstein Verlag, 2015. – 264 S. 
Kafka F. Der Jäger Gracchus // Kafka F. Meistererzählungen. – Frankfurt a. M.: 

Fischer, 1970. – S. 328–332. 
Krings M. «Man konnte gar nicht bemessen, wie weit das Haus in die Höhe reichte». 

«Neues Judentum» und Architektur in Kafkas Verschollenem // Deutsche Viertel-
jahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. – Stuttgart: Metzler, 
2016. – Jg. 90, H. 2. – S. 271–299. 

Polster H. The aesthetik of passage: The imag (in)ed experience of time in Thomas 
Lehr, W.G. Sebald und Peter Handke. – Würzburg: Königshausen&Neumann, 
2008. – 237 p. 

Saturn’s Moon: W.G. Sebald – a Handbook / Ed. by Catling J., Hibbitt R. – Leads: 
Legenda, 2011. – 677 p. 

Schedel S. Wer weiß, wie es vor Zeiten wirklich gewesen ist? Textbeziehungen als 
Mittel der Geschichtsdarstellung bei W.G. Sebald. – Würzburg: Königshausen & 
Neumann, 2004. – 196 S. 

Schmucker P. Grenzübertretungen. Intertextualität im Werk von W.G. Sebald: Inaugu-
ral Diss. zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie. – Nürnberg, 
2011. – 462 S. 

Sebald WG. Thanatos – zur Motivstruktur in Kafkas «Schloss» // Literatur und Kritik. – 
Salzburg, 1972. – H. 66. – S. 399–411. 

Sebald W.G. The law of ignominy – authority, messianism and exile in Kafka’s Castle // 
On Kafka – semi-centenary perspectives / Ed. by Kuna F. – L.: P. Elek, 1976. – 
P. 42–59. 



«Развертывание» Времени как текстопорождающий принцип 
у В.Г. Зебальда («Головокружение») 

 

 

149

Sebald W.G. Das unentdeckte Land – zur Motivstruktur in Kafkas «Schloss» // Se-
bald W.G. Die Beschreibung des Unglücks. – Frankfurt a. M.: Fischer, 1985. – 
S. 78–92. 

Sebald W.G. Nach der Natur: Ein Elementargedicht. – Nördlingen: Franz Greno, 
1988. – 98 S. 

Sebald W.G. Schwindel. Gefühle. – Frankfurt a. M.: Fischer, 1990. – 301 S. 
Sebald W.G. Unheimliche Heimat: Essays zur österreichischen Literatur. – Frankfurt a. 

M.: Fischer, 1995 а. – 195 S. 
Sebald W.G. Das Gesetz der Schande – Macht, Messiabismus und Exil in Kafkas 

Schloss // Sebald W.G. Unheimliche Heimat: Essays zur österreichischen Literatur. – 
Frankfurt a. M.: Fischer, 1995 b. – S. 87–103. 

Sebald W.G. Austerlitz. – Frankfurt a. M.: Fischer, 2001. – 357 S. 
Sebald W.G. Die Ringe des Saturns. – 13 Aufl. – Frankfurt a.M.: Fischer, 2015. – 351 S. 
Steinaecker Th. v. Literarische Foto-Texte: Zur Funktion der Fotographien in den Tex-

ten von Rolf Dieter Brinkmann, Alexander Kluges und W.G. Sebalds. – Bielefeld: 
Transcript Verlag, 2007. – 341 S. 

 
 

References 
 

Assmann, A. (2014). Dlinnaja ten’ proshlogo: Memorialnaja kultura i istoricheskaja 
politika. Moscow: Novoje literaturnoje obozrenije. 

Kafka, F. (2004). Ohotnik Grakh. In: F. Kafka, Prozess, Zamok: Romany; Novelly i 
pritchi; Aforizmy; Pis'mo otcu; Zaveshtchanije (pp. 676–680). Moscow: Pushkin-
skaja biblioteka. 

Kafka, F. (1998). Dnevniki. Moscow: Agraf. 
Sebald, W.G. (2015). Austerlitz. Moscow: Novoje Izdatelstvo. 
Sebald, W.G. (2016). Koltsa Saturna: Anglijskoje palomnichestvo. Moscow: Novoje 

Izdatelstvo. 
Sebald, W.G. (2019). Golovokruzhenija. Moscow: Novoje Izdatelstvo. 
Agazzi, E. (2007). La grammatica del silenzio di W.G. Sebald. Rome: Artemide. 
Alt, P.-A. (2005). Franz Kafka. Der ewige Sohn. Eine Biographie. München: Beck. 
Catling, J., & Hibbitt R. (Eds.). (2011). Saturn’s Moon: W.G. Sebald – a Handbook. 

Leads: Legenda. 
Grillparzer, F. (1960). Sämtliche Werke: Ausgewählte Briefe, Gespräche, Berichte, 

2 Bd. München: Salzwasser. 
Hessing, J.,& Lenzen V. (2015). Sebalds Blick. Göttingen: Wallstein. 
Kafka, F. (1970). Der Jäger Gracchus. In: F. Kafka, Meistererzählungen (S. 328–332). 

Frankfurt a.M.: Fischer. 
Krings, M. (2016). «Man konnte gar nicht bemessen, wie weit das Haus in die Höhe 

reichte». «Neues Judentum» und Architektur in Kafkas Verschollenem. In: Deutsche 
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 2, 271–299. 

Pasley, M. (Ed.). (1993). Franz Kafka: Schriften, Tagebücher, Briefe: Kritische Aus-
gabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente (Bd. 1). Frankfurt a.M.: Fischer. 



 
Соколова Е.В. 

 

 

150

Polster, H. (2008). The aesthetik of passage: The imag (in)ed experience of time in 
Thomas Lehr, W.G. Sebald und Peter Handke. Würzburg: Königshausen&Neumann. 

Schedel, S. (2004). Wer weiß, wie es vor Zeiten wirklich gewesen ist? Textbeziehungen 
als Mittel der Geschichtsdarstellung bei W.G. Sebald. Würzburg: König-
shausen&Neumann. 

Schillemeit, J. (Ed.). (1993). Franz Kafka: Schriften. Tagebücher. Kritische Ausgabe. 
Nachgelassene Schriften und Fragmente (Bd. 2). Frankfurt a.M.: Fischer. 

Schmucker, P. (2011). Grenzübertretungen. Intertextualität im Werk von W.G. Sebald: 
Inaugural Diss. zur Erlangung des Grades eines Doktors der Philosophie. Nürnberg. 

Sebald, W.G. (1972). Thanatos – zur Motivstruktur in Kafkas “Schloss” In: Literatur 
und Kritik, 66, 399–411. 

Sebald, W.G. (1976). The law of ignominy – authority, messianism and exile in 
Kafka’s Castle. In: F. Kuna (Ed.), On Kafka – Semi-Centenary Perspectives (pp. 42–
59). London: P. Elek. 

Sebald, W.G. (1985). Das unentdeckte Land – zur Motivstruktur in Kafkas “Schloss”. 
In: W.G. Sebald, Die Beschreibung des Unglücks (S. 78–92). Frankfurt a. M.: 
Fischer. 

Sebald, W.G. (1988). Nach der Natur: Ein Elementargedicht. Nördlingen: Franz Greno. 
Sebald, W.G. (1990). Schwindel. Gefühle. Frankfurt a.M.: Fischer. 
Sebald, W.G. (1995 a). Unheimliche Heimat: Essays zur österreichischen Literatur. 

Frankfurt a. M.: Fischer. 
Sebald, W.G. (1995 b). Das Gesetz der Schande – Macht, Messianismus und Exil in 

Kafkas «Schloss». In: WG Sebald, Unheimliche Heimat: Essays zur österreichischen 
Literatur (S. 87–103). Frankfurt a.M.: Fischer. 

Sebald, W.G. (2001). Austerlitz. Frankfurt a.M.: Fischer. 
Sebald, W.G. (2015). Die Ringe des Saturns, 13 Aufl. Frankfurt a.M.: Fischer. 
Steinaecker, Th. v. (2007). Literarische Foto-Texte: Zur Funktion der Fotographien in 

den Texten von Rolf Dieter Brinkmann, Alexander Kluges und W.G. Sebalds. 
Bielefeld: transcript. 


